
Taller Mindfulness 1.

Aspectos Teóricos

Dr. Josep Pena Garijo
Especialista en Psicología Clínica

Unidad Salud Mental “Illes Columbretes”. 
Hospital General de Castelló

Profesor Asociado. Universitat Jaume I

• Objetivos: Aprender técnicas de 
Mindfulness (conciencia plena) para 
aplicarlas en uno mismo y en usuarios 
concretos, con la finalidad de gestionar 
el stress y fomentar una actitud más 
positiva.



Temas a tratar
1.- ASPECTOS GENERALES

1. INTRODUCCIÓN AL MF
2. FUNDAMENTOS TEÓRICOS
3. DEFINICIÓN, ORÍGENES y 

EVOLUCIÓN del MF
4. APLICACIONES CLÍNICAS
5. MINDFULNESS Y NEUROBIOLOGÍA
6. ESTADO ACTUAL DEL MF
7. MINDFULNESS Y PSICOSIS

2.- EJERCICIOS APLICADOS:
– La pasa
– El escaner corporal
– Tareas para casa
– Ejercicio de los 9 puntos
– Mecanismos de cambio (defusión, metáforas…)
– Meditación sentados
– Yoga Mindful. Mindfulness en Movimiento
– Llevar las dificultades a la mente
– El respiro de los 3 minutos
– Manejo del estrés
– La relación terapéutica



3.- Aplicación práctica

– Los programas aplicados a la clínica
– El programa de Ruth Baer
– Experiencias personales

1.- ASPECTOS GENERALES

1. INTRODUCCIÓN AL MF

2. FUNDAMENTOS TEÓRICOS

3. DEFINICIÓN, ORÍGENES y EVOLUCIÓN 
del MF

4. APLICACIONES CLÍNICAS

5. MINDFULNESS Y NEUROBIOLOGÍA

6. ESTADO ACTUAL DEL MF

7. MINDFULNESS Y PSICOSIS



Introducción al Mindfulness.

• Mindfulness es un término que no tiene una palabra 
correspondiente en castellano. Puede entenderse como atención 
y conciencia plena, presencia atenta y reflexiva.

• Los términos atención, conciencia y referencia al momento 
concreto están incluídos de lleno en su significado. Viene a 
plantear, por tanto, un empeño en centrarse en el momento 
presente de forma activa y reflexiva. Una opción por vivir lo que 
acontece en el momento actual, el aquí y el ahora.

• Las connotaciones psicológicas del término son evidentes, 
aunque trasciende de lo meramente psicológico e impregna en 
un sentido  más amplio un sentido de vida, una filosofía de la 
vida y una praxis, un modo de conducirse en situaciones y 
momentos concretos.

Fundamentos Teóricos. (I)

• Tradicionalmente se ha considerado que para 
conseguir una respuesta incompatible con la 
ansiedad se pueden utilizar diversas técnicas 
de relajación, meditación, el entrenamiento 
asertivo o la experimentación de situaciones 
positivas (audición de una música, etc.)



Fundamentos Teóricos (II)
• El mindfulness parece haber surgido en torno al interés occidental  por la 

tradición oriental y concretamente por el budismo Zen , por la meditación como 
forma de experimentar y conseguir experiencias mindfulness.

• Mindfulness como procedimiento terapéutico se encuentra en el desarrollo de las 
denominadas “nuevas terapias conductuales”.

• Éstas surgen al considerar el contexto como elemento principal en la explicación 
e intervención  ( terapias de 3ª generación ).

Las de 1ª generación se definieron por su carácter empírico, experimental y 
centrado en el cambio directo de la conducta. Las de 2ª, por la aportación de los 
modelos cognitivos. Las de 3ª, adoptan una perspectiva más experiencial y optan por 
estrategias de cambio de carácter indirecto (frente al cambio directo de las de 1ª y 2ª
gen.)

La explicación de este cambio está en la relevancia conferida al contexto y a las 
funciones de las conductas más que a su forma. Esto supone que para actuar sobre 
conductas concretas puede hacerse sobre otras conductas que también tienen esas 
funciones, aunque no estén implicadas concretamente en el problema objeto de 
consideración. 

Fundamentos Teóricos (III)
POR EJEMPLO, una persona preocupada por controlar los 

imprevistos en el trabajo no tiene por qué centrarse sólo en 
situaciones laborales sino en cualesquiera otras que tengan 
que ver con su ocurrencia imprevista.

• Esta perspectiva amplia y abierta es más comprensiva y 
adaptativa que la que se centra en el control de elementos 
concretos de forma descontextualizada. Por ello no es 
sorprendente que las terapias de 3ª generación se hayan 
mostrado eficaces en problemas más amplios y menos 
definidos, como los trastornos de personalidad.

Este modo de proceder favorece la flexibilidad y la 
variabilidad en el comportamiento, característica esencial de 
su capacidad adaptativa.



Terapias de Conducta.

• 1ª generación: T conductual (ej: exposición)
• 2ª generación: T cognitivo-conductual 
(ej:Beck)

• 3ª generación →→→→ Modelo Contextual:
– T de Aceptación y Compromiso, (ACT.Hayes, 
Stroshal y Wilson)

– T de Conducta Dialéctica (DBT Linehan)

– Mindfulness Based Stress Reduction (MBSR, Kabat
zinn)

– Mindfulness-Based Cognitive Theraphy
(MBCT.Segal, Williams y Teasdale).

Comparación entre el modelo médico y 
el modelo contextual

Psicológico
Tercera

Generación

Psicológico
Terapia

Cognitiva

Psiquiátrico
Psicofarmacológico

Logros positivosReducción de 
síntomas

Reducción de 
síntomas

Criterio de 
eficacia

Principios 
generales
Aceptación y 
activación

Restructuración 
cognitiva

MedicaciónTratamiento

No mecanismo
Condición humana 
posible

“Avería interna”
Disfunción 
cognitiva

“Avería interna”
Desequilibrio 
neuroquímico

Mecanismo 
causal

Interactiva
(Funcional y 
contextual)

Intrapsíquica
(Estructuras y 
procesos 
cognitivos)

Neurobiológica 
(Estructuras 
cerebrales. 
Mecanismos 
neuroquímicos)

Explicación



Terapias de Tercera Generación. 
Aspectos Clave.

• ACEPTACIÓN , entendida como la capacidad humana de 
experimentar el estar conscientes, en el aquí y el ahora, de 
las sensaciones, los pensamientos, sentimientos, emociones, 
recuerdos, imágenes, etc. (eventos privados).

• La flexibilidad psicológica hace referencia a la posibilidad 
de contactar con los eventos privados que ocurren en el 
presente, tanto como nos sea posible como seres humanos, 
al tiempo que elegimos bien abandonar o bien persistir en 
una acción que implica malestar pero que está al servicio de 
los valores que uno identifica como propios.

• ACT sostiene que a la base de los 
problemas psicológicos se encuentra el 
lenguaje , haciendo inevitable que en ciertas 
condiciones surjan pensamientos y 
sensaciones que puedan vivirse como 
molestos. 

• Una asunción básica en ACT es que el 
sufrimiento psicológico está causado por la 
“evitación experiencial”.



Sistema cultural vs. Características 
de los Seres Verbales.

• Máxima cultural predominante: “por encima de 
todo, sentirse bien, en todo momento y de 
inmediato”

• Puede llevar a un problema (evitación experiencial) :
– La persona queda atrapada por el funcionamiento “lógico” de la 

máxima anterior: 

• “Para vivir, primero tengo que alejar el sufrimiento, porque éste 
es malo”

– Esto le lleva a reducir lo ámbitos de la vida que valora
– Consecuencia a largo plazo: “menos vida y paradójicamente más 

sufrimiento”.

Evitación experiencial: los trastornos Ψ
comparten este patrón de regulación

Concepto:
• Patrón inflexible de respuestas que buscan evitar y suprimir la 

presencia de eventos privados (pensamientos, recuerdos, 
sensaciones...) que se acompañan de malestar, con el fin de 
poder vivir. 
– A largo plazo: Abandono de las acciones cargadas de 

valor personal por la ‘dedicación en exclusiva’ a acciones 
que eliminan momentáneamente el malestar � ↑

sufrimiento (paradoja)

• La evitación sólo es patológica cuando lleva a una reducción 
de la vida 



• Ejemplo: “Tengo que controlar mi ansiedad… tomaré
pastillas o estaré en casa… La ansiedad se reduce 
por lo que tengo razón, he hecho bien”
– A la corta: 
Ansiedad ↓ (reforzamiento negativo) + Coherencia, 

tener razón (reforzamiento positivo)
– A la larga: La vida más reducida, el problema más 

extendido, más sufrimiento

• Componente funcional central en numerosos 
trastornos 
– trastornos afectivos, ansiedad, adicciones, TCA, control de 

impulsos, síntomas psicóticos, estrés postraumático, 
afrontamiento de enfermedades, procesos relacionados 
con el dolor...

Objetivos de la Terapia.

• No se trata de cambiar o reducir los Eventos Privados –EP–
(pensamientos/sensaciones/recuerdos molestos )

• Sino de alterar su función, de modo que...
– la reacción a estos EP sea flexible
– y el comportamiento sea regulado por los valores 

personales, y no por la literalidad del contenido de dichos 
EP

• Es decir, generar flexibilidad ante EP molestos en dirección a:
– Aceptar los EP dentro del compromiso con los valores

– Actuar ya, plenamente consciente del momento 
presente



QUÉ ES Y QUÉ NO ES 
MINDFULNESS

QUÉ ES MF(1)
• Darse cuenta momento a momentoDarse cuenta momento a momentoDarse cuenta momento a momentoDarse cuenta momento a momento....

• Mantener la propia conciencia viva a la Mantener la propia conciencia viva a la Mantener la propia conciencia viva a la Mantener la propia conciencia viva a la 

realidad presente  (realidad presente  (realidad presente  (realidad presente  (HanhHanhHanhHanh, 1976), 1976), 1976), 1976)

• El claro y El claro y El claro y El claro y úúúúnico darse cuenta de lo que nos nico darse cuenta de lo que nos nico darse cuenta de lo que nos nico darse cuenta de lo que nos 

pasa realmente a nosotros y dentro de pasa realmente a nosotros y dentro de pasa realmente a nosotros y dentro de pasa realmente a nosotros y dentro de 

nosotros en los sucesivos  momentos de la nosotros en los sucesivos  momentos de la nosotros en los sucesivos  momentos de la nosotros en los sucesivos  momentos de la 

percepcipercepcipercepcipercepcióóóón (n (n (n (NyanaponikaNyanaponikaNyanaponikaNyanaponika TheraTheraTheraThera, 1972), 1972), 1972), 1972)

• La La La La habilidadhabilidadhabilidadhabilidad de de de de sostenersostenersostenersostener un un un un focofocofocofoco constanteconstanteconstanteconstante, , , , 

calmadocalmadocalmadocalmado e e e e intensointensointensointenso cucucucuáááándondondondo unounounouno eligeeligeeligeelige hacerlohacerlohacerlohacerlo. . . . 

(Klein, 1995)(Klein, 1995)(Klein, 1995)(Klein, 1995)



QUÉ ES MF(2)

� Es la habilidad de participar en la escenificación 
mientras se observa la naturaleza de la propia 
participación al mismo tiempo. (J. Safran. Mindfuln ess y 
escenificación en psicoterapia. Avances en Psicoterapia 
y cambio Psíquico , 2006)

� Un importante subproducto de la práctica de mindful ness
es el descubrimiento del espacio interno. Esto cons iste 
en un soltar el apego a los procesos cognitivo- afec tivos: 
una capacidad para verlos como construciones de la 
mente… (J.Safran: Mindfulness y escenificación en 
psicoterapia ) 

QUÉ ES MF(3)

• Es una forma de des-identificarse de la 
actividad de la mente. Observarla y 
dejarla pasar. 

• Prestar atención con una intención 
especial al momento presente, 
suspendiendo los juicios y atendiendo a 
cómo transcurre la realidad momento a 
momento. Enfocando la mente no en 
cambiar aquello que está ocurriendo sino 
a vivirlo



• Prestar atención

• de una manera particular,

• a propósito

• en el momento presente

• sin juicios

(Kabat-Zinn, 1994)

• ATENCIÓN
• ALERTA
• REORIENTACIÓN
• CONTROL EJECUTIVO

• INTENCIÓN, MOTIVACIÓN

• EVITAR EVITAR EL AHORA

• ACTITUD DE ACEPTACIÓN, 
• NO JUICIO

QUÉ NO ES MF (1)
• No es distraerse

• No es la supresión de las emociones o del comportamiento

• No es evitar

• No es rumiar

• No es relajación
A veces la práctica del MF va acompañada de estados profundos de relajación y 
de sensaciones de bienestar pero la práctica del MF consiste en abrazar todos y 
cada uno de los estados que emergen en nuestra conciencia, sin inclinarnos por 
uno.

• No es dejar la mente en blanco
La práctica de la meditación puede estar perfectamente saturada de pensamientos, 
preocupaciones, deseos. Lo importante no es el contenido de la experiencia, es la 
conciencia de ese contenido, la conciencia de los factores que promueven su 
desarrollo y el modo en que nos liberan instante tras instante. Es descubrir 
nuestras autopistas mentales, ver cómo funcionamos.



QUÉ NO ES MF (2)

• No tiene que ver con el logro de algo en especial
Tiene que ver con permitirnos estar precisamente donde estemos 
tal y como estemos. Esto no resulta sencillo porque, mientras 
permanezcamos dentro del pensamiento, siempre encontramos 
defectos. Por ello la mente y el cuerpo se resisten tanto a aceptar, 
aunque sea sólo de forma provisional, las cosas tal y como son.

• No es una herramienta para controlar o tener 
determinados pensamientos
Aunque esto puede ser verdad en algunas formas de meditación 
discursiva que apuntan al cultivo de cualidades concretas (bondad y 
ecuanimidad) y de emociones positivas (alegría y compasión), 
nuestras expectativas sobre la meditación suelen obstaculizarnos 
experimentar el estar en el momento presente tal cual es, en lugar 
del modo en que queremos verlo.

ORÍGEN Y EVOLUCIÓN DEL MF (1)
• Recientemente, la medicina y la psicología, y otras ciencias de la salud, 

están utilizando algunas técnicas de meditación, principalmente las 
originarias de la tradición budista, como herramientas o métodos 
clínicos de intervención

• El budismo es una doctrina filosófica y/o religiosa, derivada del 
brahmanismo, fundada en la India en el siglo VI a.C. por el Buda
Siddhartha Gautama.

• El término empleado por la psicología y la medicina para referirse a las 
técnicas de meditación que provienen del budismo es minfulness; y 
generalmente este vocablo es traducido al español como “atención 
plena” o “consciencia plena”. 

• El origen del mindfulness es el budismo theravada, y representa el 
“corazón” de la meditación budista 



ORÍGEN Y EVOLUCIÓN DEL MF (2)
• El abhidharma, uno de los tres textos fundamentales del budismo, 

podría considerarse como los fundamentos teóricos del mindfulness
(Nianaponika Thera, 1965, 1973, 1998) y el contextualismo funcional 
su marco filosófico de referencia 

• Mindfulness se corresponde con un tipo de meditación denominada 
meditación vipassana, comúnmente denominada en psicología 
meditación insight

• Ciertos principios y fundamentos del budismo, así como algunos de 
sus términos, están siendo utilizados e influyendo en la práctica clínica

• Son múltiples los tipos de meditación que se practican en las 
tradiciones budistas y no budistas de Asia. Las dos prácticas más 
comunes de las enseñanzas originarias de Buda son:

ORÍGEN Y EVOLUCIÓN DEL MF (3)
– Concentración (calma, samatha o samadhi). Consiste en enfocar a la 

mente en un solo estímulo excluyendo cualquier otro del campo de 
la consciencia. Generalmente el objeto primario de meditación es la 
propia respiración, una palabra o frase (mantras) o una imagen 
(generalmene de una deidad). Cuando la atención es capturada por 
otro estímulo (e.g., pensamientos, emociones, sensaciones 
corporales, etc.) la tarea consiste en re-dirigir la atención 
gentilmente al objeto o estímulo primario (e.g., la respiración). 
Conforme la mente se concentra en un solo estímulo se alcanza un 
estado de tranquilidad, estabilidad y poder

– Mindfulness (insight, vipassana). En la meditación mindfulness se 
permite a la consciencia moverse de un estímulo a otro conforme 
éstos se van presentando en el campo de la experiencia. Cuando 
esto se practica de manera continuada, se producen insights de la 
propia construcción subjetiva de la experiencia



ORÍGEN Y EVOLUCIÓN DEL MF (4)
• Siguiendo a Bishop et al. (2004) la psicología contemporánea, ha 

adoptado al mindfulness como una técnica para incrementar la 
consciencia y para responder más habilidosamente a los 
procesos mentales que contribuyen al desarrollo de trastornos 
psicopatológicos y a otro tipo de problemas del comportamiento

• La utilidad y eficacia del empleo de las técnicas de mindfulness ha 
quedado ampliamente demostrada en múltiples problemas médicos 
y psicológicos (e.g., cáncer, psoriasis, dolor crónico, ansiedad, 
depresión, estrés, etc.) a través de numerosos estudios científicos a lo 
largo de los últimos años (véase una revisión más reciente en Chiesa y 
Serreti, 2009).

• Actualmente, en el ámbito de la psicología, mindfulness ha sido 
incluido en una gran variedad de terapias y programas de 
tratamiento.

APLICACIONES CLÍNICAS  (1)

• 1º) Ligadas inicialmente a su papel como procedimiento de control 
fisiológico-emocional.

> Benson (1975). Relajación, meditación en trastornos 
cardiovasculares

> Jon Kabat-Zinn, para tratamiento de trastornos psicosomáticos. 
En 1979 creó el Centro Mindfulness en la Fac. de Medicina de la Univ. 
de Massachussets y desde entonces viene aplicando el  “Mindfulness-
Based Stress Reduction Program” (MBSR) a un amplio número de 
personas

> Otros autores, lo han aplicado a funciones inmunitarias, dolor 
crónico, trastornos de ansiedad, psoriasis, control de estrés, cáncer y 
trasplante de órganos



APLICACIONES CLÍNICAS  (2)
• 2º) El mindfulness ha sido integrado en tres procedimientos clínicos de 

gran interés y que, además, han aportado evidencia empírica de su 
utilidad:

1 . La terapia de conducta dialéctica para el tratamiento del 
trastorno límite de personalidad (DBT: Linehan, 1993; García 
Palacios, 2006)

2 . La terapia cognitiva de la depresión basada en el 
mindfulness, que fue desarrollada al considerar los elementos 
implicados en las recaídas en pacientes tratados por depresión 
(MBCT: Segal, Williams, Teasdale, 2002)

3 . La terapia de aceptación y compromiso (ACT: Hayes, 
Strosahl y Houts, 2005)

APLICACIONES CLÍNICAS  (3)

• 3º) La consideración del mindfulness como un constructo
susceptible de ser operativizado, evaluado y utilizado como 
criterio para relacionarlo con otras medidas clínicas. Se ha 
desarrollado el inventario mindfulness de Friburgo 
(Buchheld, Grossman y Wallach, 2002 ) y que ha sido 
estudiado en relación con el consumo de tabaco y de 
alcohol.

También se ha desarrollado una escala para pacientes de 
cáncer   ( Carlson y Brown, 2005 ) 



APLICACIONES CLÍNICAS  (4)

• Para una visión de conjunto del estado 
actual de la aplicación de MF en 
psicoterapia puede consultarse el libro de 
Germer, Siegel y Fulton (2005): 
Mindfulness and Psychotherapy

PRINCIPALES PROGRAMAS 
SOBRE MF



1.- MBSR (Mindfulness-Based
Stress Reduction)

• Desarrollado por John Kabat-Zinn

• University of Massachusetts Medical Center

• Fue diseñado para ayudar a los pacientes a lidiar con síntomas tan 
diversos como el estrés, la ansiedad, dolores y enfermedades crónicas, 
trastornos del sueño, fatiga, presión arterial alta y dolores de cabeza

• Programa de ocho semanas

• El curso incluye instrucción guiada en diferentes prácticas de 
meditación de atención plena, ejercicios de yoga suaves, el diálogo de 
grupo y debates, tareas de casa y de CDs práctica en casa, así como un 
manual de práctica en casa

• Tres elementos principales: la exploración del cuerpo, la meditación 
sentada y ejercicios de Hatha Yoga. 

• Libro: Full Catastrophe Living: Vivir con plenitud las crisis: cómo afrontar la 

sabiduría del cuerpo y de la mente para afrontar el estrés, el dolor y la enfermedad. 

2.- MBCT Mindfulness-Based Cognitive
Therapy

• Fue desarrollado por Zindel Segal, Mark Williams y John Teasdale
sobre la base del MBSR

• Diseñado para ayudar a las personas que sufren episodios repetidos de
depresión y de la infelicidad crónica

• Combina las ideas de la terapia cognitiva con las prácticas de 
meditación y actitudes basadas en el cultivo de la atención

• Radica en familiarizarse con los modos de la mente que a menudo 
caracterizan los trastornos del humor y al mismo tiempo que aprendan 
a desarrollar una nueva relación con ellos 

• En el programa de MBCT, los participantes se reúnen como una clase 
(con un instructor),con una duración de 8 semanas y a ritmo de 2 
clases semanales de una hora



MBCT Mindfulness-Based Cognitive
Therapy (2)

• El trabajo principal "del programa se realiza en casa entre las clases, 
utilizando los CD con meditaciones guiadas de apoyo“

• Cada clase está organizada en torno a un tema que es explorado a 
través tanto de investigación del grupo y la práctica de la atención. 

• Los temas específicos tratados en el programa son: 
– Clase 1: Piloto Automático

– Clase 2: Cómo enfrentar los obstáculos

– Clase 3: La atención de la respiración

– Clase 4: Estar en el presente

– Clase 5: Permitir y dejar ser 

– Clase 6: Los Pensamientos no son hechos 

– Clase 7: ¿Cuál es la mejor manera de cuidar de mí misma? 

– Clase 8: Utilizando lo que ha aprendido, cómo  hacer frente a futuros estados de 
ánimo. 

3.- DBT Linehan
Terapia Dialéctico-Conductual

• Fue desarrollada al principio para el tratamiento del trastorno límite de 
la personalidad pero posteriormente se encontró que era útil para tratar 
también otros trastornos.

• Ha sido adaptada para ayudar al tratamiento de la depresión, ansiedad, 
Ira, Impulsividad y periodos de disfunción cognitiva así como en la 
conducta suicida y en áreas de control de los impulsos como las 
Toxicomanías, trastornos de la conducta alimentaria, ludopatía y 
compulsión a comprar. 

• Se basa en gran medida en la teoría conductista al tiempo que aplica 
elementos de las terapias cognitivo-conductuales así como de prácticas 
zen orientales

• La conciencia plena (MF) se considera la parte más importante de la 
terapia.



Mindfulness y Neurobiología. 
Vicente M. Simón 2007

Revista de Psicoterapia, XVII (66-67); 5-30

• Neurociencia Cognitiva y Neurociencia Afectiva

1. estudio científico de los mecanismos biológicos subyacentes a la cognición, con 
un enfoque específico en los sustratos neurales de los procesos mentales y sus 
manifestaciones conductuales

2. aborda los mecanismos cerebrales subyacentes del comportamiento emocional.

• Métodos de estudio del cerebro: Técnicas de neuroimagen y el 
procesamiento computerizado de las señales electroencefalográficas.

• Siegel (2001) ha denominado Neurobiología Interpersonal (IPNB: 
Interpersonal Neurobiology) a la ciencia que estudia la forma en que 
las relaciones interpersonales afectan al desarrollo cerebral. 

• Existe una profunda relación entre MF e Interacciones Interpersonales, 
relación que se establece precisamente a través del conocimiento de la 
actividad de ciertos circuitos cerebrales.

• Diálogo entre disciplinas antes  aisladas: la neurociencia, la psicología 
del desarrollo, la psicoterapia y el propio conocimiento de la mente 
(mindsight) que se alcanza por la práctica de mindfulness. 



• Cahn y Polich (2006) en su revisión de los estudios electrofisiológicos 
sobre la meditación: “ todavía no ha emergido ningún consenso claro 
sobre los cambios neurofisiológicos subyacentes”.

• Obstáculos metodológicos :

– 1) escasez (o disponibilidad) de sujetos experimentales con un alto nivel de 
experiencia meditativa

– 2)número y diversidad de técnicas de meditación (difícil generalizar de 
unos estudios a otros); 

– 3) la dificultad inherente al hecho de que se trata de un fenómeno de 
primera persona y de que incluso cuando dos sujetos crean que están 
practicando de la misma manera, es posible que sus cerebros no se 
encuentren en el mismo estado funcional; 

– 4) dificultad de encontrar grupos de control apropiados (ver Lutz, Dunne y 
Davidson, en prensa).

• Aún así, ya existen trabajos que han explorado la experiencia 
de mindfulness con una metodología estrictamente científica 
y neurobiológica

• Agrupándolos en los siete apartados siguientes:

1. Abandonar los prejuicios, abrirse a la novedad y 
conocerse a sí mismo; 

2. Mindfulness, asimetría prefrontal y disposición 
afectiva;

3. Mindfulness e inmunidad;

4. Empatía y mindfulness; 

5. Mindfulness; la transición del estado al rasgo; 

6. Mindfulness e integración: La corteza prefrontal

7. Conclusión



1.- Abandonar los prejuicios, 
abrirse a la novedad y conocerse a 

sí mismo.
• Proceso de percepción del presente.

1. Engel, Fries y Singer (2001)—procesamiento de “arriba 
abajo”. El procesamiento de estímulos está controlado por 
influencias de arriba abajo que conforman  las dinámicas 
intrínsecas de las redes tálamo-corticales y crean 
constantemente predicciones acerca de los eventos 
sensoriales entrantes.

2. Procesamiento de “abajo arriba”:corrientes de información 
sensorial. La información del aquí y ahora (de abajo arriba) 
tiene muchas dificultades para hacer llegar a la conciencia su 
auténtico mensaje.



• Prestar una atención especial a corrientes informativas            
la corteza prefrontal dorso-lateral (DLPFC; dorsolateral 
prefrontal cortex) se activa al tiempo que recibe la 
información.

• Si implicamos a la vez nuestra capacidad de auto-
observación (metacognición, que implica la intervención de 
las zonas más mediales del cortex prefrontal, incluyendo la 
corteza órbitofrontal) tendremos la oportunidad de flexibilizar
la respuesta, desconectando la automaticidad que, en 
ausencia de esta intervención consciente, se hubiera 
producido.

• Podríamos decir, 
SODA; Si Observas, Desconectas la Automaticidad 

2.- Mindfulness , asimetría 
prefrontal y disposición afectiva .

• Un trabajo que ha estudiado los efectos directos de 
mindfulness sobre la actividad cerebral en relación 
con el estado de ánimo y con lo que se ha llamado 
la disposición afectiva.

1. Richard Davidson y cols. (2003) estudiaron la actividad 
cerebral de 25 sujetos experimentales normales (empleados 
de una empresa de biotecnología) que fueron sometidos a 
un programa de MBSR (Mindfulness Based Stress Reduction) 
durante un periodo de 8 semanas



• Davidson y colaboradores encontraron  que :
– los meditadores, en comparación con

los no meditadores, experimentaron

un mayor incremento de la activación

cerebral izquierda en las zonas

cerebrales anteriores y medias,

un patrón que se asocia a la presencia

de una disposición afectiva positiva.

• Podríamos decir que, tras el
periodo de mindfulness de 8 semanas, los 
meditadores experimentaban una desviación de su 
actividad cerebral hacia la izquierda.

• Relación muy consistente entre los estados 
emocionales positivos y un predominio de la 
activación cerebral anterior izquierda, y los estados 
afectivos negativos y el predominio de la activación 
cerebral anterior derecha

• Una mayor activación del lado izquierdo se asocia, 
no sólo a un estado de ánimo más positivo, sino 
también a una reactividad aumentada a los 
estímulos emocionales positivos, a una mayor 
habilidad para afrontar estados de ánimo negativos 
y para suprimir voluntariamente el afecto negativo.



3.- Mindfulness e Inmunidad.
• En 1991, Kang y cols. se preguntaron si existiría 

alguna relación entre el perfil de asimetría prefrontal 
y los parámetros inmunitarios:
Grupo de 20 mujeres sanas que mostraban diferencias extremas en la 

asimetría cortical prefrontal. Midieron diversos parámetros 
inmunitarios para ver si alguno de ellos correlacionaba con el tipo 
de asimetría cerebral. 

El hallazgo más significativo fue que las mujeres que 
poseían una activación frontal derecha más extrema 
tenían niveles más bajos de actividad de las células 
NK (células asesinas naturales).

• Davidson y cols (1999): se volvió a acometer el estudio del 
tema:
1. diferencias en el estado basal y  

2. la respuesta de los sujetos a dos tipos de situaciones estresantes. 
Una, de carácter natural, la proximidad de los exámenes finales y 
otra, de naturaleza experimental, la visión de películas que 
provocaban emociones positivas o negativas.

• Se confirmó que los sujetos con mayor activación del lado 
derecho mostraban niveles inferiores de función basal de las 
células asesinas.

• Durante el periodo de exámenes finales mostraban una 
disminución de la respuesta de estas células asesinas. Por el 
contrario, los sujetos con mayor actividad cerebral del lado 
izquierdo, mostraban un aumento mayor en la función de las 
NK.



• Aunque todavía desconocemos el 
mecanismo que asocia la asimetría 
cerebral con el comportamiento de las 
células asesinas, la relación existe y 
constituye una prueba más de la 
existencia de mecanismos 
psiconeuroinmunitarios.

• (Davidson y cols. 2003).—recibieron una vacuna 
antigripal.

• La meditación potenciaba la producción de anticuerpos. 
1. Los meditadores que habían experimentado un mayor 

desplazamiento hacia la izquierda en su actividad 
eléctrica cerebral (entre las dos primeras mediciones 
consecutivas) eran también aquellos cuyos niveles de 
anticuerpos aumentaban más en respuesta a la vacuna

2. La magnitud del incremento de la lateralidad izquierda 
predecía la magnitud del aumento de anticuerpos, 
subrayando así la relación entre ambas variables



4.- Empatía y Mindfulness.
• En 2004, Lutz y cols. estudiaron la actividad 

electroencefalográfica en sujetos experimentales que recibían la 
instrucción de generar en sí mismos un estado de compasión pura o 
compasión no referencial (es decir, sin objeto), definiendo esta 
actitud como una voluntad y disponibilidad sin restricciones para 
ayudar a los seres vivientes.

• Como sujetos experimentales utilizaron practicantes de las 
tradiciones tibetanas Kagyu y Nyingma que poseían una amplia 
experiencia meditadora a lo largo de su vida (entre 10.000 y 50.000 
horas).

• Como grupo control , se utilizaron voluntarios sin experiencia en 
meditación, a los que se les entrenó en la producción de este 
estado por un periodo de tan solo una semana. 

• El resultado más llamativo fue que:

1. el grupo de sujetos con experiencia meditadora 
desarrollaban oscilaciones de gran amplitud en la banda de 
frecuencias gamma (25-42 Hz), sobre todo en los electrodos 
laterales fronto-parietales

2. la generación de oscilaciones gamma era mucho mayor en 
los practicantes que en los controles.

• El aumento encontrado en la sincronización 
neuronal puede interpretarse como un incremento, 
tanto en el número de neuronas reclutadas durante 
la actividad, como en la precisión temporal de las 
descargas tálamo-corticales y córtico-corticales de 
esas neuronas



• la actividad meditadora induce cambios a largo plazo en el 
funcionamiento cerebral. 

• La conclusión más importante : los procesos 
atencionales y afectivos son habilidades que pueden 
entrenarse, aunque todavía no comprendamos 
exactamente el papel funcional que desempeñan en 
el cerebro estas modificaciones en la banda de 
frecuencia gamma 

5.- Mindfulness: la transición del 
estado al rasgo.

• Consenso  para afirmar que mindfulness, en 
cualquiera de sus formas de expresión, es un 
estado mental. Siegel (1999) define el estado 
mental como el patrón total de activaciones del cerebro en 

un momento concreto en el tiempo y señala que un 
estado mental tiene dos funciones 
fundamentales:
1. coordinar la actividad del momento y 

2. crear un patrón de activación cerebral que tendrá
mayor probabilidad de producirse en el futuro



• Desde el punto de vista neurobiológico:

• el reclutamiento de la atención propio de los 
estados iniciales caracterizados por el esfuerzo, 
requiere la implicación de la corteza prefrontal 
dorsolateral

• el mantenimiento de la atención consciente libre 
de esfuerzo –rasgo-, estaría relacionado con la 
actividad de la corteza prefrontal medial 

• ¿Existe evidencia científica de que esto sea así? 
• ¿Disponemos de datos experimentales que demuestren 

que con la práctica de mindfulness estamos produciendo 
cambios cerebrales duraderos?



• Sara Lazar y cols. (2005) del Massachussets 
General Hospital. Se trata del primer trabajo que 
demuestra la existencia de cambios estructurales en 
el cerebro con la práctica de la meditación. 

1.Resonancia Magnética, los cerebros de 20 
voluntarios occidentales que poseían una amplia 
experiencia (unos 9 años de promedio) en Insight 
Meditation o meditación vipasana. En esta forma 
de mindfulness, la atención se centra 
especialmente en estímulos interoceptivos (como 
la respiración) pero se va extendiendo, con el 
incremento de la experiencia del practicante, a 
pensamientos, emociones e incluso estímulos 
externos. 

• El resultado más destacado del estudio 
de Lazar es:

En ciertas zonas de los cerebros de los meditadores 
existía un grosor mayor de la corteza cerebral (en 
comparación con los cerebros de sujetos controles 
adecuados). Las zonas implicadas fueron la ínsula 
del hemisferio derecho (área asociada a la actividad 
interoceptiva y a la conciencia de la respiración) y la 
corteza prefrontal también derecha (áreas 9 y 10 de 
Brodmann), que se asocia claramente con la 
atención sostenida. 



• demuestra que la experiencia de mindfulness, no 
sólo provoca cambios funcionales transitorios, sino 
que también deja huellas estructurales en el 
cerebro. Lo que significa que, como antes 
apuntaba, la experiencia de la meditación, si es 
suficientemente prolongada, acaba produciendo 
cambios de rasgo, no meramente de estado.

• Brefczynski-Lewis y cols. (2007)
Con resonancia magnética funcional estudiaron la 

actividad cerebral en dos grupos de meditadores, 
unos expertos y otros novicios, que practicaban la 
concentración de la atención sobre un pequeño 
punto en una pantalla. 

• Una de las conclusiones más importantes del 
estudio es que la activación de redes neuronales 
relacionadas con mecanismos de atención 
sostenida, se producía de manera diferente en 
función de la experiencia meditativa de cada uno de 
los subgrupos en que se dividió la muestra 



• Los meditadores expertos, con unas 19.000 horas de 
práctica, presentaban más activación que los sujetos 
más noveles, pero los sujetos con el máximo número de 
horas de práctica (unas 44.000) volvían a presentar una 
menor activación. 

• Es decir, aparece una U invertida en la que los sujetos 
con un número intermedio de horas de práctica son los 
que más activación muestran.

• EN el cerebro de los meditadores más experimentados 
se han producido cambios de plasticidad neural que les 
permite alcanzar estados similares de concentración que 
los practicantes intermedios, pero sin necesidad de 
realizar tanto esfuerzo atencional. 

• Cuanto más experto se es, menos esfuerzo cuesta 
alcanzar el estado de concentración, ya que las redes 
neurales necesarias son anatómicamente más robustas. 

• En los sujetos con más horas de meditación, se 
encontró una activación pasajera del córtex prefrontal 
dorsolateral (DLPFC), región con capacidad ejecutiva, 
relacionada con la producción de estados de alerta y 
monitorización de la activación atencional (Raz y Buhle, 
2006).

• La activación de esta zona duraba unos 10-20 
segundos al principio de la meditación y luego volvía a la 
línea basal. 

• En cambio, los meditadores con menos horas de 
práctica mostraban una activación de esta zona más 
larga y sostenida, indicando que requerían de un 
esfuerzo más prolongado para mantener la atención en 
el presente 



6.- Mindfulness e Integración: La 
corteza Prefrontal.

• Funciones de la corteza prefrontal medial:

1. Regulación corporal, 
2. Comunicación sincronizada con otras mentes a través de 

procesos de resonancia, 
3. Equilibrio emocional, 
4. Flexibilidad de respuesta, 
5. Empatía,
6. Auto-conocimiento (insight),
7. Modulación del miedo,
8. Intuición y 
9. Moralidad.

• afirma Siegel:  

mindfulness puede favorecer las 
relaciones sanas entre individuos a 
través de una serie de mecanismos, 
como la empatía incrementada, el 
equilibrio emocional, la flexibilidad de 
respuestas y una predisposición mental 
a la aproximación.



CONCLUSIONES.

• Hipótesis: 

con la práctica prolongada de mindfulness, se 
producen cambios neurológicos duraderos en 
diversas zonas cerebrales cruciales para los 
procesos de integración, cambios que, yendo más 
allá de la actividad concreta que los provocó, 
acaban modificando una gran cantidad de 
comportamientos y formas de reacción del 
individuo.

ESTADO ACTUAL DEL MF

Artículo de revisión:  
Blanch, T.; Cebolla, A.; Chumillas, S.; Enríquez, M. (2009) Aplicacions del 
Mindfulness. Actualitzacions de la Societat Catalana de Recerca i Terapia 

del Comportament



Artículo de revisión:  
Blanch, T.; Cebolla, A.; Chumillas, S.; Enríquez, M. (2009) Aplicacions del 

Mindfulness

• Revisión de artículos y revisiones del año 2008/2009 sobre 
investigación en MF

• Cuatro aproximaciones:

1. Aplicaciones clínicas a diferentes trastornos

2. Aplicaciones en Psicología de la Salud

3. Otras aplicaciones

4. Mecanismos de actuación del MF

1. APLICACIONES 
DEL MF EN 
PSICOLOGÍA 
CLÍNICA



TRASTORNOS DE ANSIEDAD (1)

Estudios interesantes en:

• Trastorno de ansiedad generalizada (TAG)
Evans et al (2008) 
-Aplicaron MBCT a 11 pacientes con TAG 
-Reducciones significativas en ansiedad, tensión, 
preocupación, depresión y un aumento de la 
consciencia de experiencias de la vida diaria
-Limitaciones: muestra pequeña, no aleatorizado, sin 
grupo control, sin medidas de seguimiento a largo 
plazo para valorar el mantenimiento de los beneficios. 

TRASTORNOS DE ANSIEDAD (2)

• Trastorno obsesivo-compulsivo (TOC)
Hanstede et al (2008)
-Primer estudio controlado que demuestra que una 
intervención MF reduce los SOC (síntomas 
obsesivo-compulsivos) explicado por un incremento  
de la capacidad de “dejar marchar” los 
pensamientos
-Compara grupo de intervención n=8/ grupo control 
(n=9)
- Examinaron dos de los procesos psicológicos 
propuestos teóricamente como mediadores de esos 
efectos, como son los conceptos de “fusión 
pensamiento-acción” y el de “dejar marchar”
-Limitaciones: muestra no clínica y pequeña (N=17)



TRASTORNOS DE ANSIEDAD (3)

• LA FUSIÓN PENSAMIENTO-ACCIÓN es un aspecto central 
en el TOC consistente en que a los pensamientos se les da el 
mismo valor como si fueran determinantes reales de las 
acciones. Practicando mindfulness la persona aprende a 
percibir los pensamientos sólo como sucesos mentales y 
observa la diferencia y la falta de asociación absoluta entre 
los pensamientos y las acciones reales

• DEJAR MARCHAR LOS PENSAMIENTOS: capacidad que 
provoca una interrupción del proceso de rumiación y produce
menos riesgo de interpretación de las obsesiones como 
significativas, de tal forma que puede reducir la necesidad de 
realizar una compulsión compensatoria en relación a los 
pensamientos obsesivos

TRASTORNOS DEL ESTADO DE ÁNIMO (1)

• Continúa investigándose  sobre el programa MBCT de 
prevención de recaídas en la depresión

• KUIKEN ET AL (2008)

-Estudio que destaca por su rigor metodológico 
(aleatorizado y controlado)
-Aplican MF a pacientes con depresión en estado de 
recuperación con alto riesgo de recaída y con ttm
farmacológico 



Grupo 
MBCT 

(interrupción 
de 

medicación)

Grupo  control  
(pacientes con 
tratamiento 

farmacológico)

comparan

Resultados en el seguimiento a los 15 meses:

-Menor índice de recaída en el grupo MBCT (47%)/ 
grupo control medicación (60%)

TRASTORNOS DEL ESTADO DE ÁNIMO (2)

Kuiken et al (2008)

TRASTORNOS DEL ESTADO DE ÁNIMO (3)

• Williamson (2008)
• Artículo introductorio sobre MF en la revista 

Cognitive and Therapeutic Research

• Comenta en detalle el estado de la cuestión 
en MF en depresión

• Importante asociación entre altos niveles de 
MF como rasgo o habilidad cultivada y bajos 
niveles de rumiación, evitación, 
perfeccionismo y estilos cognitivos 
desadaptativos



TRASTORNOS DEL ESTADO DE ÁNIMO (4)

• Kumar et al (2008)

• Evalúan la relación entre habilidades de MF y 
cambios en el humor depresivo, rumiación y 
evitación 

• Muestra de 29 pacientes con depresión 
mayor que participaron en una terapia 
cognitivo-conductual basada en 
exposición/activación con ejercicios de MF

• Aumento significativo de la capacidad MF 
durante el tto. y disminución de los niveles de 
depresión, rumiación y evitación

TRASTORNO BIPOLAR

• Primeras aproximaciones de MF al TT 
Bipolar

• Williams, (2008)
-Estudio preeliminar 
-Efecto inmediato en los síntomas de 
ansiedad y depresión en los pacientes 
bipolares con ideación suicida que acuden a 
un grupo de MBCT 
- Limitaciones: tamaño de la muestra y que 
no se puede generalizar a pacientes sin 
ideación o comportamiento suicida



TRASTORNOS PSICÓTICOS
• Abba N. , Chadwick P., Stevenson Ch.. (2008)
• Investigan el proceso psicológico implicado cuando las 

personas con psicosis aprenden a responder con conciencia 
plena a las sensaciones psicóticas desagradables (voces, 
pensamientos e imágenes)

• Estudio con n=16 que siguen un programa de MF en grupo.

• Proponen  una teoría a través del muestreo teórico en la que 
se describe la experiencia de relacionarse de modo diferente 
con la psicosis a través de un proceso de tres pasos: 
– centrarse en la conciencia de la psicosis, 

– permitir a las voces, imágenes y pensamientos que vayan o 
vengan sin resistirse y 

– recuperar el poder aceptando la psicosis y el self

TRASTORNOS DEL SUEÑO (1)

• Ong et al (2008) presentan un estudio de 
tratamiento del insomnio 

• Aplican una intervención (N=30) que combina:
Uso de meditación + restricción del sueño+ pautas 
de control de estímulos+ higiene del sueño 

• Reducciones significativas en:
-la activación pre-sueño (arousal somático y cognitivo)

-esfuerzo para dormir
-cogniciones disfuncionales relacionadas con el sueño



TRASTORNOS DEL SUEÑO (2)

• Howell et al ( 2008)
• Trabajo con estudiantes n=305

• Las medidas de bienestar y de MF se 
asocian con una mejora de la calidad del 
sueño y son predictoras de la preferencia por 
un ritmo circadiano matutino

TRASTORNO POR DÉFICIT DE ATENCIÓN
• Zilowska et al (2008)
• Estudio piloto

• Entrenamiento en MF de 8 semanas con una muestra de 32 
participantes (24 adultos y 8 adolescentes)

• Mejoras en:
- síntomas autoinformados del TDAH 

- en medidas de ansiedad y depresión

- rendimiento en test de atención e inhibición cognitiva

• Aunque necesitan estudios clínicos controlados, estos 
resultados preliminares sugieren la utilidad del mindfulness
para la mejora de los déficits conductuales y neurocognitivos
del TDAH. 



TRASTORNOS ALIMENTARIOS

• Leahy et al (2008)
• Estudio interesante 
• Eficacia de un programa de intervención cog-cond

con componentes de MF para el ttm de trastorno 
por atracón sobre un grupo de 7 personas que 
recibieron cirugía bariátrica

• Reducción de síntomas depresivos
• Aumento de las habilidades de regulación 

emocional

• Mejora de la sintomatología de los atracones 
• Limitaciones: muestra pequeña

2. APLICACIONES 
DEL MF EN 
PSICOLOGÍA DE 
LA SALUD



DOLOR CRÓNICO 

• Morone et al (2008)
• Intervención en MF con una muestra de 27 

personas mayores con dolor crónico

• Efectos positivos del MF en:
- reducción del dolor
-mejora de las hh de atención
-mejora del sueño
-mayor logro en el sentirse bien

CÁNCER (1)

• Witek-Janusek et al (2008)

• Estudio controlado no aleatorizado

• Evaluaron eficacia de un programa MBSR sobre la 
función inmune, la calidad de vida y el 
afrontamiento de mujeres diagnosticadas de cáncer 
de mama que habían recibido radioterapia o cirugía 
pero no quimioterapia

• Mejora de las tres variables medidas en el grupo de 
pacientes que siguieron el programa MBSR frente al 
grupo control 



CÁNCER (2)

• Keviet-Stijnen et al (2008)

• Estudian la satisfacción en los cambios en el 
“sentirse bien” en 47 pacientes con cáncer que 
recibían un programa de MBSR 

• Con medidas pre-tratamiento, post-tratamiento y 
seguimiento al año

• Encuentran resultados positivos en todas las 
variables

• Concluyendo que el entrenamiento en MF ayuda a 
los pacientes con cáncer al afrontamiento de la 
enfermedad y aumenta el “sentirse bien”

3. OTRAS
APLICACIONES



• Singh et al (2008) 
• Plantean los beneficios de un módulo de enseñanza 

basado en MF para adultos agresores con 
discapacidad intelectual

• Se les enseñó que llevaran la atención a la planta 
del pie en los momentos precursores de la conducta 
agresiva

• Mostrando una reducción en la frecuencia de las 
conductas agresivas tanto verbales como físicas

• Se hace un análisis detallado del coste-beneficio del 
tratamiento comparado con el tradicional mostrando 
una reducción del 95,7% de reducción en los 
gastos.

• Thompson et al (2008)
• Artículo teórico donde revisan la poca 

bibliografía que hay publicada sobre 
intervenciones basadas en MF en 
población infantil-adolescente y 
plantean formas de adaptar los 
programas de intervención basados en 
MF en esta población



• Lee et al (2008) 

• Estudio piloto que tiene por objetivo la 
adaptación, aceptación y efectividad de un 
programa MBCT para niños (MBCT-C) en 25 
niños de 9-12 años que fueron tratados por 
síntomas internalizantes y externalizantes.

• Los resultados mostraron que la MBCT-C es 
una terapia eficaz para la reducción de 
síntomas (depresión y ansiedad) en niños

• Encontraron también diferencias 
significativas en los autos-registros de los 
padres

FORMACIÓN DE TERAPEUTAS

• Grepmair et al (2008)
• Mostraron como la práctica del MF en psicólogos en 

formación influye positivamente sobre el curso de la 
terapia de sus pacientes

• Moore et al (2008) 
• Presentan una investigación sobre el uso breve de 

ejercicios de meditación como introducción al MF 
para psicólogos clínicos en formación

• Resultados positivos tanto en experiencia personal 
como profesional



4. MECANISMOS 
DE ACTUACIÓN

• Chambers et al (2008)
• Evalúan el efecto de un programa intensivo (10 

días) de meditación basada en MF sobre las 
funciones cognitivas y afectivas en un grupo de 20 
sujetos no clínicos.

• Aumento de la memoria de trabajo y de la atención 
sostenida 

• Estos resultados son importantes porque sugieren 
nuevas formas de comprensión de los efectos del 
MF sobre diferentes trastornos donde se ha visto 
que hay un déficit en la memoria de trabajo (TDAH-
TEPT) 



• Dekeyser et al (2008)
• Discuten sobre la naturaleza multidimensional 

del MF y su relación con el comportamiento y 
los sentimientos interpersonales, midiendo la 
habilidad de MF y las habilidades 
interpersonales

• Encuentran que una mayor tendencia en el 
observar sin juzgar está asociada a mayores 
compromisos con la empatía

• Kimberly et al (2008)
• Investigaron tres mecanismos por los cuales el 

MF puede ser efectivo:

– La regulación emocional
– El desapego
– La reducción del estilo cognitivo rumiador

• Investigaron la relación que tienen estas 
habilidades con el estrés

• Relación inversa entre MF y estrés psicológico



Estudios que confirman los efectos del MF sobre 
la reducción del estrés y el aumento del 

bienestar:
• Carmody et al (2008)

• Carmody y Baer (2008)
• Shapiro et al (2008)

El aumento en las habilidades MF interviene en las 
relaciones entre la práctica formal de la meditación y la 
mejora del bienestar psicológico (Carmody y Baer, 2008)

• Nykliecek et al (2008) 
• Quisieron investigar si los efectos de un 

entrenamiento en MBSR son realmente 
atribuibles a la práctica del MF o a alguna 
otra variable

• Los resultados muestran que, comparado 
con un grupo control, el programa MBSR: 
– redujo significativamente el estrés percibido y 

el agotamiento vital
– generó aumentos en afecto positivo y en 

calidad de vida



• CONCLUSIONES 
DEL ARTÍCULO

• Las técnicas de MF se están investigando en 
multitud de contextos y trastornos

• Se recogen datos clarificadores de los efectos 
del MF sobre el bienestar psicológico y sobre los 
mecanismos de actuación

• Se obtienen resultados prometedores sobre la 
eficacia de integrar técnicas de MF en la práctica 
clínica

• De momento muchos estudios son 
metodológicamente débiles:
– Muestras pequeñas

– Ausencia de grupo control

– Ausencia de seguimientos a largo plazo
– Ausencia de comparación con otros tratamientos activos



• Tendencias futuras de investigación

–Evaluar los diferentes componentes de 
las terapias de MF

–Mejorar las técnicas de evaluación de 
esta habilidad

–Continuar adaptando los programas a 
los diferentes trastornos psicológicos y 
poblaciones

Mindfulness y psicosis

Chadwick, P.; Newman,K; Abba, N. 
Mindfulness Groups for People with Psicosis. 
Behavioural and Cognitive Psychotherapy, 2005, 
33, 351-359



Mindfulness y psicosis(1)

• Objetivo del estudio: Evaluar el impacto sobre el funcionamiento
clínico de un grupo de entrenamiento en MF en paralelo con el 
tratamiento psiquiátrico estándar para personas con psicosis 

• Los resultados derivaron  de una muestra de N=11

• Intervención: Se les enseñó MF de la respiración y se les animó a dejar 
venir las experiencias desagradables a la conciencia, observarlas y 
dejarlas ir sin juicio, apego o lucha.

• Los resultados finales indicaron mejoras en las habilidades MF y en la 
importancia subjetiva dada al MF.

• Los resultados son alentadores pero es necesario más rigor 
experimental para poder generalizar estos resultados. 

Mindfulness y psicosis(2)

• En la introducción del artículo:

– Se hace referencia a Segal, Williams et al (2002, pp.64-65) los cuales 
hablan de la importancia de tener una clara formulación cuando se 
usa el entrenamiento en MF en relación a distintos trastornos

– También se hace referencia a Chadwik, Birchwood y Trower (1996) 
que argumentan que la terapia cognitiva para la psicosis no debería 
estar dirigida a intentar controlar los síntomas psicóticos como 
voces, imágenes e intrusiones paranoides, sino a aliviar la angustia 
asociada a ellos (C) en el modelo ABC . 

– Esto es consistente con la base del MF que enfatiza que es la 
manera reactiva de relacionarnos con las experiencias y sensaciones 
la que causa la angustia en oposición a la manera de relacionarnos 
“mindfully”

– Los autores proponen un modelo específico sobre cómo el MF 
puede aliviar la angustia asociada con la psicosis. 



Base para aplicar MF a las sensaciones angustiantes psicóticas (P.Chadwick et al)

Sensaciones psicóticas
desagradables

Evitación 
experiencial

juicio

Rumiación
confrontación

Lost in 
reaction

Reacción 
angustiante

Aceptación

No 
juicio

Dejar venir

Clara 
conciencia

Respuesta 
mindfulness

Componentes de este modelo:
A) REACCIÓN ANGUSTIANTE

• EVITACIÓN EXPERIENCIAL: ocurre cuando una persona no 
quiere permanecer en contacto con las sensaciones, pensamientos y da 
pasos para alterar la forma o la frecuencia de estos eventos y los 
contextos que los ocasionan.

• En la psicosis el JUICIO de las sensaciones psicóticas es casi siempre 
de  “otro experimentado” que puede ser una voz o un perseguidor.

• Se asocian RUMIACIÓN Y CONFRONTACIÓN porque ambas 
expresan resistencia hacia el otro (Chadwich and Birchwood, 1994)

• El self del psicótico es definido por dichas experiencias y por la 
manera en que se reacciona a ellas

• Existe evidencia empírica de que las personas con psicosis reaccionan a 
las voces y a la paranoia de este modo



Componentes del modelo
B) REACCIÓN MINDFULNESS

• Incluye clara conciencia y aceptación de las sensaciones psicóticas
como experiencias transitorias que fundamentalmente no son mías, no 
definen el self y no son necesariamente reflejos de la realidad

• La aceptación es definida como estar abierto y receptivo a cualquier 
cosa que escuchemos, pensemos o miremos.

• Una RS MF incluye la observación de las sensaciones psicóticas
displacenteras y permitir ese movimiento de ir y venir de conciencia sin 
entrar a confrontarlo o rumiarlo

• A pesar de que es doloroso y desagradable vivir con conciencia plena 
las sensaciones psicóticas, la angustia o el sufrimiento que viene de 
reaccionar en contra de ellas es eliminado

• Existe escasa literatura que muestre aplicaciones de MF en psicosis.

• Además contiene precauciones a la hora de enseñar meditación a 
personas vulnerables o que experimenta actualmente síntomas activos 
de psicosis

• Esta literatura hace referencia a casos aislados sin rigor experimental y 
que incluyen un amplio rango de experiencias meditativas

• Sin embargo, con estas precauciones en este estudio establecen un 
objetivo claro de búsqueda para ayudar a la gente a establecer una 
relación mindful con voces e imágenes y pensamientos paranoides
displacenteros.



¿Cómo lo implementaron?(1)

• Hicieron adaptaciones al MBSR y MBCT

• Minimizando efectos secundarios dañinos en pacientes psicóticos

• Enseñaron la conciencia plena de la respiración ( 2 sesiones de 10 
minutos)

• Dedicaron un tiempo más reducido del habitual (3 minutos para 
MBCT) para la Meditación del cuerpo:  un minuto para traer la 
conciencia al cuerpo 

• Mindfulness fue enseñado como una atención sin elección en lugar de 
enseñarlo como un tipo de concentración, pues los estados de 
profundo ensismismamiento pueden estar unidos a la aparición de 
alucinaciones

• Todas las prácticas del MF fueron guiadas con instrucciones y 
comentarios amables. Esto fue para prevenir extensos espacios de
silencio cuando los pacientes pueden perderse en reacciones psicóticas.

¿Cómo lo implementaron?(2)

• El trabajo en casa  fue alentado pero no era requerido y se sugirieron 
10 minutos de meditación sentada

• Se dieron cassetes con meditación guiada

• Se estructuró el programa en 6 sesiones de 90 minutos que incluían un 
descanso de 15 minutos

• Mientras que el propósito del grupo era enseñar MF resultó importante 
el proceso terapéutico y la relación así como la estructura del grupo.

• Todos los pacientes experimentaron altos niveles de ansiedad, paranoia 
y voces. Manejar esto terapéuticamente fue esencial.

• Recomiendan grupos de no más de 6 participantes

• Los participantes recibían medicación y cuidado psiquiátrico estándar



Un ejercicio práctico

“Practicar Mindfulness
todos los días, puede 
verse como algo tedioso, 
pero es algo que te 
retribuye 
inmediatamente y, luego 
de un rato, muchas 
personas pueden 
encontrar que en verdad 
lo disfrutan”

Steven Hayes



Practicar Mindfulness no te va a servir de mucho 
si haces los ejercicios que te sugerimos y luego se 
te olvidan y los abandonas. 

Es necesario que hagas un esfuerzo para prestar 
completa atención  a diversos momentos de tu 
vida, de manera total, sin actitud defensiva, sin 
juzgarte a ti mismo, desintegrarlos y aceptarlos.

La práctica formal pude ayudarte a adquirir estas 
habilidades, pero es más la práctica informal, 
empleando estas habilidades en la vida cotidiana, 
lo que resulta más importante.

Práctica Diaria.

Antes de pasar a la batería de técnicas de la Mente Atenta
(mindfulness) es bueno tomarse un tiempo para hablar 
sobre cuándo practicarla. Al final de cuentas, la respuesta 
sería “todo el tiempo”.

El problema con esta respuesta es que tú
probablemente no estés acostumbrado a practicarla. Es 
poco probable que puedas aplicar estas habilidades a tu 
vida cotidiana, no sin que primero estén bien establecidas.

Para manejar este problema, es buena idea el dedicar algún 
tiempo para practicar Mindfulness, todos los días. Una vez 
que forma parte natural de ti (si así sucede), puedes 
reconsiderar si esto de hacerlo en un horario fijo  es aún 
necesario.



No obstante, a pesar de que te guste o no, esta manera 
de juzgarlo no es mas que otro contenido que  tu mente 
produce y aquí la cuestión es que tú retomes el control 
de tu vida arrebatándoselo de las manos a tu 
maquinaria verbal personal.

Dicho lo anterior, resulta más efectivo el decidir hacer 
una práctica diaria y luego, llevarla a cabo.

Ahora vamos a ver algunas maneras de instaurar una 
practica diaria de Mindfulness

1.- SELECCIONA UN HORARIO.

Para empezar, puede ser útil seleccionar un periodo de tiempo día a 
día o cada semana, para practicar las habilidades de Mindfulness.
Nosotros recomendamos que se practique todos los días, pero tú
ajústate a tu propia agenda. Una práctica de entre 15 y 30 minutos 
es una buena forma de iniciarse.

2.- RELAJACIÓN Y DISTRACCIÓN.

Cualquiera estaría tentado en utilizar Mindfulness como una 
oportunidad para relajarse. Esto es un error. Si estas relajado, está
bien, pero si te sientes tenso, también está bien. Sin embargo, lo 
importante no está en relajarse. La cuestión está en mantenerse 
atento a cualquier cosa que te esté pasando, sin tratar de evitarla    
o de luchar contra ella. Se trata de adquirir y fortalecer habilidades 
que te sean útiles cuando tu repertorio verbal empiece a dominar  
tus otras formas de experiencia.



3.- NO PRACTICAR POR SENTIRSE MAL.

Es inaceptable que uno no practique por sentirse mal, pues cuando se 
está haciendo la práctica, es normal que pensemos en cosas negativas. 
Y esto es solo otro conjunto de  experiencias, de las que debemos dejar 
nuestra Mente Tranquila . No es un problema, es una oportunidad. 
Incluso, es posible que estés leyendo esto por  estarte enfrentando a 
experiencias negativas. Así que, te resultaría vital el aprender qué hacer 
cuando esas experiencias te perturben. El hacer los ejercicios cuando 
tengas una irritante comezón, en principio no sería diferente a 
realizarlos cuando sientas ansiedad o depresión.

Finalmente, Mindfulness debe de practicarse conscientemente momento 
a momento, en tiempo real. No es un estado especial en el que “hay 
que ponerse”, como un trance de auto-hipnosis.

Una vez que veas que Mindfulness forma parte de tu vida diaria, 
entonces puedes decidir si continuar o no con el régimen que te has 
impuesto.

La Práctica.
El practicar Mindfulness es tratar de entrar en contacto con tu propia 
experiencia momento a momento, aceptándola y desarticulándola.

En el ejercicio introductorio que te presentaremos, tus respuestas no 
necesitarán ser guiadas por nada, solo por las experiencias que vayan 
apareciendo.

En ocasiones, al mismo tiempo se te vendrán muchas cosas a la mente. 
Hay varias formas para manejar esta situación. A veces, tendrás que 
alternar hacia atrás y hacia delante, entre varias sensaciones. Otras 
veces, tendrán que estar dispuesto a mantener en la consciencia varias 
cosas al mismo tiempo.

Algunos ejercicios, de hecho, te pedirán estar atento a más de una cosa a 
la vez.



Parte de la razón por lo que Mindfulness no es fácil de conseguir, es 
que es propositiva y esto hace que nos estemos evaluando 
constantemente (si conseguimos o no el propósito que buscamos),  
pero el verdadero propósito de Mindfulness es el de aprender a 
desarticularte (separarte, desvincularte) de tus evaluaciones.

La mejor manera de plantear esto es decir que no hay una manera 
correcta o una manera incorrecta de alcanzar Mindfulness. Simplemente 
hay que ser como quien directamente experimenta ser él mismo (un 
observador consciente).

Si te surgen juicios de evaluación, obsérvalos pero no les des ni les 
quites el crédito que puedan tener.

Si tomas literalmente tus propios juicios sobre tu progreso, esto sería 
otra instancia más donde tú te fusionas con la historia verbal que tu 
mente genera.

Navegar entre pensamientos que juzgan si lo haces bien o mal cuando 
practicas Mindfulness, es exactamente lo que hace la maquinaria verbal 
cuando toma el control nuevamente.

Conforme practicas, trata de estar más pendiente y atento a lo 
que sientes, piensas y experimentas,   que son cosas que te están 
sucediendo.

Sé amable contigo mismo y no te juzgues (aunque fueren 
opiniones sobre ti mismo).

Esto no es un examen.

Sólo es : estar viviendo.



Ejercicio: Mantente donde 
estas .

Luego de hayas leído el siguiente guión unas cuantas veces, cierra los 
ojos y sigue las instrucciones recibidas. Si te hace sentir mejor, dile a 
alguien que te ayude leyendo las instrucciones mientras tú haces el 
ejercicio. También puedes grabarlo en un CD de audio o en MP3 y 
escucharlo para practicar. Recuerda no preocuparte si te distraes al estar 
haciendo el ejercicio. Simplemente regresa al momento presente y
continúa siguiendo el guión.

(Podrás abandonar las instrucciones, una vez que hayas aprendido los 
principios básicos del ejercicio).

Colócate en una 
posición cómoda. 
Puedes sentarte o 
recostarte en el piso o 
en tu cama. 

Cierra los ojos y respira 
profundo algunas veces. 

Sin llegar a dormirte, 
deja que tu cuerpo 
descanse.



Ahora lentamente dirige tu atención a la punta de tus dedos. 
Siéntelos.  Tócate la yema de los dedos. ¿Qué sientes? ¿Puedes sentir 
las pequeñas irregularidades que conforman tus huellas digitales? 
Tómate un poco de tiempo y trata de sentirlas. ¿Qué te parecen? 
¿Sientes tus dedos toscos de tanto trabajo o son blandos y sedosos? 
¿Qué sientes cuando los tocas? Percátate de lo que se siente y sigue 
adelante.

Ahora regresa tus dedos a como estaban antes. ¿Qué es lo que tocan? 
¿Están posados sobre la sábana de la cama o descansan sobre el 
brazo del sillón? ¿Cómo se siente? ¿Es blando o sólido? ¿Notas algún 
otro rasgo distintivo? ¿Está la sábana suave de algodón? ¿Está el 
apoyabrazos liso o tiene algunas marcas? Tómate tu tiempo para 
absorber completamente la forma en que sientes estos objetos con
tus dedos. 

Ahora lleva tu atención hacia tus manos y tus brazos.                 
¿Cómo los sientes? Quizá estén relajados y pesados o quizá se 
encuentren tensos luego de un largo día de trabajo.                              
De cualquier manera, está bien. No queremos hacer juicios valorativos, 
simplemente observar lo que se siente en tus brazos y manos. ¿Sientes 
alguna punzada o dolor? Presta atención, pero no te quedes fijado en 
ello.  Solo date cuenta y sigue adelante.

Conduce tu atención hacia abajo, hacia tus pies. Muévelos un poco en 
forma circular. ¿Llevas zapatos o calcetines? ¿Se pueden mover con 
libertad? Estira los pies hacia delante y hacia atrás, sintiendo la 
superficie que los soporta. ¿Cómo se siente? ¿Podrías describirla solo 
sintiéndola? ¿Me podrías decir cómo es sólo con tocarla? Concéntrate 
en lo que siente si le prestas atención a tus pies.



¿En qué posición está tu 
cabeza? Si estas sentada    
¿Está tu cabeza alineada con   
tu columna o está caída hacia 
delante descansando sobre tu 
barba?

Sin tratar de cambiar la posición 
de tu cabeza, simplemente 
percátate de en qué posición  
se encuentra. No hay una forma 
correcta para poner la cabeza. 
Déjala, pues, donde está. 

Ahora, piensa en las 
sensaciones que provienen de 
tu cabeza ¿Sientes algún dolor? 
¿Está tu cabeza relajada?

¿Qué hay con tu cara? ¿Cómo se siente tu cara? En tu cara hay todo 
tipo de sensaciones para explorar. Piensa en tu frente. ¿Está plana y 
suave o se encuentra encrespada de estrés? Otra vez, no te esfuerces 
en cambiarla, solo date cuenta cómo está.

Ahora presta atención a tu nariz. ¿Puedes respirar libremente o estas 
tapado? Respira algunas veces metiendo y sacando el aire por la nariz. 
¿Qué se siente? ¿Puedes sentir el aire fresco llenando tus pulmones   
o es que el aire está tibio?  Por un momento ponle atención a lo que 
sientes.

Ahora piensa en tu boca. ¿Qué posición tiene tu boca? ¿Está fruncida? 
¿Está abierta o está cerrada? ¿Y cómo está por dentro tu boca?   
¿Está húmeda o seca? ¿Puedes sentir que tu saliva baña el interior de 
la boca y la garganta? Explora todas las sensaciones a través de tu 
cara. Quizá puedas sentir la crema en tu piel. Quizá tu piel esté seca. 
Quizá no sientas nada. Solo observa y sigue adelante.



Ahora lleva tu atención al tórax y al abdomen. Coloca una mano    
en el pecho y la otra en tu abdomen. ¿Puedes sentir cómo respiras? 
¿Qué se siente? ¿Sientes que respiras rápido o lentamente?         
¿Tu respiración va a dar al abdomen o se queda solo en el pecho?  
Respira inhalando por la nariz y exhalando por la boca.         
¿Cómo se siente eso? Ahora hazlo al revés. Gasta un poco de tu 
tiempo respirando y luego regresa tus manos a donde estaban 
antes.

Ahora piensa en todo tu cuerpo. ¿Dónde estas sentado o 
recostado? ¿Puedes sentir la parte trasera de tu cuerpo tocando el 
sillón o la cama en varios lugares? Ponte completamente atento a la 
postura que guarda tu cuerpo. No hay necesidad de moverse, solo 
observa.

Ahora visualiza la habitación donde te encuentras. ¿En qué parte      
del cuarto estas? ¿Estas orientado y sabes dónde está la puerta?       
¿Y el techo? ¿Puedes sentir tu cuerpo en el contexto de este amplio 
espacio?

Cuando te sientas preparado, abre tus ojos y mira alrededor del 
cuarto. Te puedes mover si lo deseas. Nota como están colocados 
están los muebles. ¿Cómo se ven? Puedes tomarte todo el tiempo   
que quieras observando diferentes aspectos del mobiliario. 

Recuerda: no juzgar, solo observar.



Cuando te sientas listo, 
puedes detenerte de hacer 
este ejercicio   y seguir con 
las actividades normales del 
día.

BIBLIOGRAFIA:

Steven Hayes (2006):

Get Out of Your Mind and Into
Your Life

New Harbinger Publications, Inc.


